
Págs. 127 - 139Diálogos
EPISTÉMICOS

En el Doctorado y Posdoctorado
C E P I E S  -  U M S A

127https://doi.org/10.53287/ojvb9327bs59u

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS 
PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ

Toward a Dialogical Pedagogy Grounded in the Principles of a Culture 
of Peace

Medina Medina, Grisel Consuelo 
Docente Universitaria, Docente Investigadora

catt.consuelo@gmail.com     
ORCID  https://orcid.org/0000-0002-0025-5519 

La Paz - Bolivia  

Resumen

El presente artículo académico expone el diálogo como un recurso 
interactivo central en el ámbito educativo señalando sus características 
relaciones, el mismo puede ser utilizado en enseñanza y utilizado 
didácticamente para fortalecer habilidades comunicativas y sociales 
con la finalidad de resolver conflictos, comprender la necesidad 
de fomentar formas respetuosas de comunicación entre docente 
estudiante y estudiante-estudiantes es una forma de capacidad 
interpersonal con propósito de entendimiento con respeto a las 
diferencias y llegar al consenso.  Se desarrolla el “enseñar el diálogo”, 
considerando las dimensiones: educativa, didáctica, epistemológica y 
social, para establecer el proceso integral de enseñanza y aprendizaje 
para el conocer, hacer, ser y decidir en la cotidianidad. Por último, 
esta reflexión se basa en los principios y valores de la cultura de la 
paz, contenidos esenciales para coadyuvar una educación con sentido 
constructivo y un pensamiento práctico.

Palabras clave: enseñar diálogo, cultura de paz, valores, resolución de 
conflictos, intercambio dialógico



128

Abstract

This academic article presents dialogue as a central interactive 
resource in the educational field, pointing out its characteristic 
relationships, it can be employed in teaching and used didactically to 
strengthen communicative and social skills with the aim of resolving 
conflicts, understanding the need to foster respectful forms of 
communication between teacher-student and student-student as a 
form of interpersonal capacity with the purpose of understanding with 
respect to differences and reaching consensus. “Teaching dialogue” 
is developed, considering the following dimensions: educational, 
didactic, epistemological and social, to establish the integral process 
of teaching and learning for knowing, doing, being and deciding in 
everyday life. Finally, this reflection is grounded in the principles and 
values of the culture of peace, essential contents to contribute to an 
education with a constructive sense and practical thinking. 

Keywords: teaching dialogue, culture of peace, values, conflict 
resolution, dialogical exchange.

Introducción

El diálogo es una forma de interacción social, comunicativa, 
utilizada como medio para negociar y llegar a acuerdos a través 
de significados compartidos entre los participantes, estudiantes y 
personas cuando tienen la existencia de un interés mutuo en una 
situación compartida. Esta actividad debe ser dirigida en la enseñanza 
o practicada en el ámbito de la pedagogía y enseñanza, este acto es 
elemental  y  no solo es definido como “una conversación interactiva, 
dirigida intencionalmente a la enseñanza y al aprendizaje”(Torres, 
2004, p.22), pero esta actividad no se restringe solamente al ámbito 
pedagógico, si no se extrapola y debe estar presente a una formación 
social transversal como cotidiana en plano social,  más aún, cuando 
existen diferentes formas de pensar, desacuerdos que puedan 
suscitarse durante la interacción en el contexto educativo entre 
docente- estudiante o estudiante-estudiante. 

Medina Medina, Grisel Consuelo



129

Actualmente, se puede evidenciar diferentes situaciones de 
aparición del conflicto y la violencia en entorno educativo, permite 
profundizar en los temas diversos casos, como se sugiere “el hecho 
de que los niveles de violencia presentes en los centros educativos, 
superan nuestras expectativas.”(Castro y Reta, 2013), en este caso al 
enfocar al comportamiento de los estudiantes con sus pares, se dan 
casos de bullying (acoso escolar), conflictos por formas de pensar 
diferente, gustos diferentes fuera del aula, que con o sin la supervisión 
docente pueden confrontarse en el aula, en el descanso u otro 
relacionado con el ambiente educativo. En este entendido el diálogo 
debe aparecer como una actividad práctica para resolver conflictos 
dirigidos a mantener una convivencia educativa armoniosa. Por ello 
es necesario establecer una mirada a la cultura de la paz, basada en 
el diálogo y en los valores que enfatiza los cuales construyen en la 
sociedad una nueva forma de actuar en el contexto educativo.

En este trabajo se desarrolla la enseñanza del diálogo basado en 
principios y valores de la cultura de la paz, una posibilidad de una 
comunicación horizontal es decir un esfuerzo de comprensión al otro, 
en la cual los participantes del mismo, se sientan en una conversación 
donde exista la igualdad, tolerancia y confianza. Así, la importancia 
de que los docentes generen esta práctica donde el ambiente de 
empatía, de cordialidad permita al educando a poder dialogar con 
el docente mismo y con sus propios compañeros sin sentir pena ni 
miedo al expresar y defender sus propias experiencias dentro del 
contexto educativo.

Desarrollo

a) La enseñanza del diálogo 

Se refiere en realizar la práctica dentro el quehacer educativo, 
siendo esta utilizada para cuando se encuentren formas de posibilitar 
resolver un problema o conflicto dentro el ambiente de procesos 
formativos, en el cual la posibilidad se establece la necesidad del 
consenso, entendimiento y puesta en la mesa de negociación de 
soluciones, guiadas por una buena comunicación asertiva entre dos o 
más personas, que las fundamentan las siguientes dimensiones:

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ



130

b) Dimensión educativa

El diálogo según su término conlleva a la conversación, conexión 
y trato, también es una práctica verbal entre dos o más personas 
que manifiestan sus ideas y afectos, representa un instrumento 
medial o de sus intercambios, realzando las dimensiones subjetivas 
y objetivas del propio vivir (Gonzáles, 2007), el de tener en claro que 
como principio a un resultado es importante el diálogo.

 La actividad educativa es consciente, es cultural; esto se despliega 
que a través de estos intercambios se construye conceptos sociales y, 
por ello como se señala la formación del docente y de los estudiantes, 
debe tomar en cuenta a la enseñanza como proceso flexible, y 
abrirse  al encuentro con la identidad otro actor  y entre ambos existe 
la  construcción de nuevos significados “…de lo simbólico, vivido, y 
expectado”(Pérez & Alfonzo, 2008) por ello se tiene la finalidad de 
educar debe  integrar en sus actitudes competencias de comunicación 
que están basadas en el respeto social para una integración social.

Nuestro sistema educativo es un todo organizado y dinámico, 
cuando hablamos del ámbito educativo y que es el educando debemos 
comprender que contempla las cuatro dimensiones: Ser, Saber, Hacer 
y Decidir; esta concepción holística comprende que “todo es uno y 
parte del todo”. De ese modo, se resalta la importancia de lo integral 
más que a las partes, pero también reconoce la independencia de 
cada una de ellas. En consecuencia, la práctica-teórica debe seguir 
la forma de metodología educativa. (Metodología de Educación 
Transformadora, 2014)(Ministerio de Educación de Bolivia, 2014)

Es por ello pensar en su totalidad de la enseñanza del diálogo 
en sus componentes conceptuales, procedimentales o prácticos y la 
riqueza que conlleva aprender los valores a nivel del ser y decidir como 
repertorios de acción. Por esta parte se desarrolla la importancia del 
diálogo para plantear las siguientes características que se dan en la 
interacción:  

Medina Medina, Grisel Consuelo



131

Tabla 1. Características del diálogo

Comprender lo que es la horizontalidad del diálogo.

Es una forma de resolver un conflicto o desacuerdo

El diálogo es bidireccional

Es intencional

Tiene unas reglas y acuerdos mínimos

Genera nuevas cosas (reflexiones, consensos, conceptos, dudas, 
preguntas, afirmaciones)

Se desarrolla en un espacio y tiempo definido.

No desigualdad de poder o influencia.

Todos pueden tener puntos de vista diferente.

Como se detalla en la Tabla 1, son indicadores que establecen 
una comunicación que comprende igualdad de condiciones y propone 
un esfuerzo de comprender que ambas personas o las implicadas, 
pueden llegar a un consenso a pesar de tener puntos diferentes.

Tabla 2. Componentes del diálogo

Relaciones Funciones del diálogo

Intercambio de Información 
(Interactivo)

No solo receptiva – No solo escuchar 
y oír

Intercambio de afectos y emociones No solo interpretación. Validación y 
empatía

Discusión de creencias, tradiciones Tolerancia y respeto

La Tabla 2, señala indicadores de que el alcance del diálogo son 
relaciones que no solo contemplan recepción de información, ni solo 
depende de la interpretación individual; al contrario, es una relación 
interactiva, es un intercambio de información de afectos y emociones 
y se respalda en una discusión de creencias, perspectivas y hasta 
tradiciones, los cuales deben ser analizados con tolerancia y respeto 
hacia el otro.

Una persona que practica el diálogo con asertividad, puede 
“ser capaz de expresarse con seguridad sin tener que recurrir a 
comportamientos pasivos, agresivos o manipuladores; lo que supone 

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ



132

un autoconocimiento y el control del propio yo …”(Bishop, 2000), por 
medio de esta capacidad el estudiante requerirá conocimientos para 
comunicarse escuchando sin renunciar a sus necesidades y puede 
tener un fin dialógico en un plano social como en lo subjetivo. Este 
tipo de habilidad comunicativa y social es una forma de trabajar y 
desarrollar las relaciones sociales entre pares.

c) Dimensión didáctica

Es necesario comprender los procesos que conlleva la enseñanza 
del diálogo, en sus elementos didácticos inherentes, los cuales 
esquematizan con énfasis en brindar el contenido y los medios, siendo 
estos los conocimientos y principios base que se quiere proporcionar en 
la cotidianidad y en su relacionamiento entre estudiantes y docentes.

                              Gráfico 1. Didáctica del diálogo

En la didáctica se distingue una estructura sistémica componentes 
como ser los objetivos didácticos, los contenidos (recursos y 
medios), las relaciones de comunicación, la organización de clase. 
Como señalamos es central en la enseñanza la efectiva relación de 
comunicación incluso la no verbal, a veces se comunica los medios 
que uno utiliza por ello tomar en cuenta los recursos didácticos. El 
subsistema psicológico denota el proceso de enseñanza – aprendizaje 
que supone una interacción entre la estructura psicológica de cómo 

Medina Medina, Grisel Consuelo



133

aprende el estudiante de manera práctica (Gimeno, 1989).  Por lo tanto, 
los objetivos didácticos deben perseguir que el estudiante integre 
los conceptos y significados a través del diálogo como recurso para 
ser practicado en situaciones sociales. El contenido que aprenderán 
los estudiantes estará basado en los valores de la cultura de la paz 
vigentes en la actualidad. Los medios que se pueden utilizar para 
enseñar son simulaciones de casos conflictivos dentro del aula para 
practicar el diálogo y la comunicación asertiva. La organización y la 
evaluación estarán acordes a los resultados de conclusión y valoración 
del proceso comunicativo como la solución del conflicto y mejora de 
la convivencia escolar.

Desde otra perspectiva según (Marques, 2001) los elementos que 
intervienen en el proceso enseñanza y aprendizaje son: a) Docente 
y educando son las personas que intervienen. b) Factores  que 
establecen relación de estos dos actores: clima de la clase, materiales, 
metodología, sistema de evaluación. c) Y todos los factores ambientales 
o aspectos que individualizan o socializan los procesos

También se debe tomar en cuenta la intervención estudiante- 
estudiante, siendo el docente debe que integre la actividad entre 
conceptos a través de actividades de trabajo en un carácter diferenciado 
y en pequeños grupos de trabajo colaborativo la cual garantice la 
participación de todos, como ser un debate, o una discusión, realizar 
videos, podcast, etc.

Es importante tener en cuenta el aprendizaje activo, el cual 
el estudiante debería ser capaz de solucionar ciertos problemas y 
socializarlos para adaptarlo a la vida real, el interactuar con nuevos 
conocimientos incluso opuestos, y esto se da sólo a través de la 
interacción, esta práctica será para probarlos o comprobarlos en su 
vida personal y social. (Medina, 2023)

d) Dimensión epistemológica 

El término filosófico del diálogo pueda que se conciba desde un 
punto de vista intelectual del sujeto que participa, en cierto modo es 
cierto debido a que llega a tener una postura ante cierta situación y 

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ



134

para que sea un pensamiento compartido, o de figura de un intercambio 
cognitivo, en tanto se opera en el plano de las ideas, y también del plano 
de los afectos, es decir lo que piensa y siente. (García, 2004)

También puede pertenecer a un diálogo no es solo directo 
puede tener “doble sentido” en una explicación psicológica de quien 
quiere comunicar, los sentidos no pueden ser compartidos, pueden 
ser adaptados o pueden ser resignificados tanto que puede ser 
transformado, lo importante en ello es “la interacción e interrelación, 
característica ineludible del aprendizaje enseñanza”. (Unzueta, 2012)

Entre las concepciones pedagógicas de Freire (1980) reafirma un 
carácter dialógico del que lo señala en la Pedagogía de la Liberación 
que señala que se debe apuntar a comunicación efectiva dentro del 
aula, basada en prácticas discursivas y de diálogo, de participación en 
los grupos de enseñanza. O sea, la educación vista “como un proceso 
comunicativo, la pedagogía del diálogo y de la interacción.” Citado 
en (Ortiz Torrez, 2006, p.5), entonces se incursiona en las prácticas 
educativas para la enseñanza y no como herramienta de resolución de 
conflictos como lo estamos abordando en este estudio. 

Sin embargo, está considerado este proceso dialógico para mejorar 
el desarrollo de la subjetividad personal de los estudiantes al intercambio 
de problemas complejos, en las que se desarrolla la autoconciencia, y 
los niveles de autorregulación. También se alude a la Escuela Moderna 
fundada por Celestín Freinet (1896-1966) en el cual se quiso diferenciar 
la potencia de la escuela para cambiar la sociedad a través de un trabajo 
cooperativo con sentido social. (Marín, 2012, p. 21)

e)	 Principios y valores de la cultura de la paz

Y desde el aspecto la cultura de la paz, puede ser definida como el 
conjunto de valores, actitudes, tradiciones, comportamientos y estilos 
de vida ,(Cabello Tijerina et al, 2016, p.25) basados en:

•	 La educación, el diálogo y la cooperación, para el respeto a 
la vida, el fin de la violencia y la promoción y la práctica de la 
no violencia 

Medina Medina, Grisel Consuelo



135

•	 La promoción de todos los derechos humanos y el respeto 
de decidir y pensar diferente, la búsqueda de acuerdos con 
diálogo y evitar el conflicto

•	 La libertad de expresión, opinión e información con tolerancia, 
enfatizando que tenemos pluralismo y toda la diversidad 
cultural que existe en niveles de la sociedad.

Bolivia se declara “…un Estado pacifista, promotor de la cultura 
de paz y del derecho a la paz, así como de la cooperación entre los 
pueblos para contribuir al desarrollo equitativo y la promoción de 
la interculturalidad” (Art.10.1, CPE, 2009) (Constitución Política Del 
Estado Plurinacional de Bolivia). Por tanto, una forma transformadora 
de comprender la vida sin violencia también toma en cuenta los 
valores y comportamientos que contribuyen a la seguridad para los 
individuos. (Fisas, 2006) ; las instituciones y estructuras de la sociedad 
deberían ir acorde con los lineamientos para una mejor convivencia 
en todo ámbito desde el familiar, social y educativo.

Tabla 3. Principios y valores de la cultura de la paz

Principios Valores

Igualdad. Se refiere cuando dos 
personas o más tienen igual 
oportunidad para hacer valer sus 
derechos y sus pretensiones o 
solicitudes.

Tolerancia. Capacidad de permitir las 
ideas, preferencias, comportamientos 
de otra persona, aunque no esté uno de 
acuerdo.

Imparcialidad. No debe existir 
parcialidad para ninguna parte.

Respeto. Se refiere a una consideración 
ante alguien que pueda atribuirle valor.

Voluntariedad. Cada persona decide de 
forma libre y de mutuo acuerdo ante 
una situación o hecho.

Cooperación. Se refiere como el acto o 
proceso de trabajar con uno o demás 
personas para alcanzar un propósito 
común

Oralidad. Es directo y presencial

Compromiso.  Valor afectivo que hace 
referencia a una valoración de acuerdo 
que tiene un ser humano con otros ante 
un hecho o situación.

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ



136

Libertad de expresión. Defender 
a la comunicación que incluye las 
libertades de conciencia, creencia, 
expresión, información, publicación, 
acceso a medios, asociación, reunión, 
participación, identidad, etc.

Respeto intercultural, reconoce que 
entre culturas existen diferencias de 
creencias, formas de vida que son 
equitativas entre estas.

Como se señala en la Tabla 3, estos principios y valores buscan 
construir y fortalecer la cultura de la paz permitiendo con ello una 
evolución del pensamiento social, como es conocido las instituciones 
educativas forman y construyen nuevas formas de pensar, las cuales 
van transformando la cotidianidad. La educación está ligada a la 
construcción del carácter social, es una misión que debe ser abordada 
desde una cultura de respeto de los derechos de todos.

f) Dimensión social y cultural

En esta dimensión se pondera el criterio de favorecer las 
posibilidades de aprendizaje de los estudiantes mediante la mediación 
tomando en cuenta sus capacidades reales y el de sus posibilidades 
para aprender los que se ayudan mutuamente, conocida como la  
teoría de Zona de Desarrollo Próximo, la cual ayuda a presentar un 
eje central para que se aprenda uno con otros y por eso es una  teoría 
constructivista, sociocultural en la práctica pedagógica (Vygotski, 
1985, p. 7) es evidente las diferentes influencias que pueden tener 
los estudiantes respecto a la solución de conflictos, algunas nociones 
se originan del ambiente familiar, social y cultural con el que 
interaccionan en relaciones conflictivas, en algunos casos violentos 
en otros evitativos, pero con poca formación para usar métodos de 
comunicación como recurso educativo. Cuando tienen problemas 
emocionales, sociales incluso pueden aliviarse al comunicarse como 
un tipo de desahogo, para que el otro pueda aconsejar o guiar, o 
ayudar a ver otra perspectiva.

Por otra parte, es evidente que el ser humano estará confrontando 
diferentes conflictos, pero debe aprender a resolverlos. En nuestro día 
a día es común la frecuencia de conflictos de todo tipo; sectoriales 
que se enmarcan en demandas recurrentes de diferentes grupos de 

Medina Medina, Grisel Consuelo



137

interés: educación, salud, transporte, policía, jubilados, reclusos, 
comercio informal, etc. y son parte de la dinámica. 

Se han incorporado ciertos sesgos o pensamientos equivocados 
de lo que implica el fenómeno de la responsabilidad en la construcción 
de una sociedad pacífica.(Sánchez, 2016). A veces existe la mala 
interpretación que solo tienen buen trato de diálogo con personas 
piensan similar o con aquellas personas que tienen cierto grado de 
cercanía familiar o de amistad, mientras que el con personas con 
criterios diferentes o desconocidos no se tiene que dialogar. Se debe 
minimizar estas actitudes individualistas y trabajar la responsabilidad 
y conciencia de que todos aportamos a la cultura de la paz. 

Estas prácticas que serán de utilidad no solo en la cotidianidad 
sino como recurso social inter e intrapersonal, gestionar conflictos no 
de manera violenta sino razonada y pensando en beneficio y equidad 
de visiones para establecer los derechos de todos.

Conclusiones

Es trascendental construir un enfoque dialógico en todos los 
actores sociales, pero empezar desde enseñar sus beneficios, la 
finalidad, las características y relaciones del diálogo es predisponer las 
actitudes necesarias dentro desde la esfera educativa es elemental.  
La confianza en el proceso de diálogo, como un ámbito capaz para 
posibilitar desde lo educativo como una comunicación interactiva 
con resultados de entendimiento y consenso.  Se debe fortalecer la 
cultura de diálogo con base de los conocimientos de los principios y 
valores de la cultura de la paz, en la situación de conflictos dentro 
los procesos de enseñanza y aprendizaje. Asimismo, se debe aportar 
por las habilidades de comunicación asertiva como herramienta de 
reconocimiento empático en el otro, es un proceso de reconocimiento 
de sus diferencias con respeto y tolerancia. 

El papel del docente es crucial para estimular y orientar el 
diálogo, forma parte de la dirección del proceso de enseñanza - 
aprendizaje, por tanto, podría seguir la estrategia didáctica sugerida 
en este estudio, cuando la ocurrencia de situaciones conflictivas que 

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ



138

se presenten en la clase es imprevista y que deberían ser abordadas 
con el debido potencial pedagógico.  El trabajo triangula tres aspectos 
complementarios; el conocer los principios (igualdad, imparcialidad, 
voluntariedad, oralidad, libertad de expresión) y valores (tolerancia, 
respeto, cooperación, compromiso e interculturalidad) de la cultura 
de la paz para practicar la interacción de diálogo y la formación de 
habilidades comunicativas en los estudiantes y en la práctica cotidiana 
educativa, el intercambio para transformar el pensamiento conflictivo 
y apostar a una mejor convivencia.

La enseñanza del diálogo fundamentada en los principios de 
la cultura de la paz, tiene una relación directa con la ética, ya que 
ambos aspectos buscan la construcción de interacciones humanas 
basadas en el respeto, la justicia y la dignidad. La ética aplicada 
a la enseñanza de la paz implica la formación en valores como la 
justicia, la solidaridad y la tolerancia, asegurando que los estudiantes 
comprendan la importancia del diálogo como una herramienta ética 
para la convivencia.

Referencias

Bishop, S. (2000). Desarrolle su asertividad (Barcelona). Gedisa.

Cabello Tijerina, P. V. , G. G. F. , I. O. E. , y S. L. K. (2016). Cultura de Paz. Editorial Patria 
S.A.

Castro, A., y Reta, C. (2013). Bullying blando, bullying duro y ciberbullying. Nuevas 
violencias y consumos culturales.

Constitución Política Del Estado Plurinacional de Bolivia.

Fisas, V. (2006). Cultura de paz y gestión de conflictos: Vol. UNESCO ((5ta ed.)). Icaria 
Antrazyt.

García, M. I. (2004). El diálogo: Un instrumento para la reflexión y la transformación 
educativa. Biblioteca Virtual CLACSO, 12. https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/cuba/
cips/caudales05/Caudales/ARTICULOS/ArticulosPDF/0524G093.pdf

Gimeno, S. (1989). Personalidad docente, currículum y renovación. .

Gónzales, V. (2007). Diálogo y convivencia.. Revista Galego Portuguesa de 
Psicología e Educación, , 15(2), 7–23.nObtenido de https://ruc.udc.es/dspace/bitstream/
handle/2183/7085/RGP_15-1.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Marín, I. R. (2012). Educación para la paz: el 2000, año internacional de la cultura de la 
paz. UNED.

Marqués, G. (2001). La enseñanza, buenas prácticas y motivación.

Medina, M. G. (2023). Estrategias metacognitivas que aplican estudiantes de educación 
superior en su proceso de aprendizaje. Educación Superior Rev. Científica CEPIES, 10(1), 29–46. 
https://doi.org/10.53287/dfyv7844ui42n

Medina Medina, Grisel Consuelo



139

Metodología de Educación Transformadora, Ministerio de Educación de Bolivia. (2014).

Ortiz Torrez, E. (2006). Comunicación educativa y aprendizaje: el aprendizaje como 
diálogo. Revista Pedagógica Universitaria, 11(5), 35–61.

Pérez, L. E., y Alfonzo, N. (2008). Diálogo de saberes y proyectos de investigación en la 
escuela. Educere, 12(42), 455–460.

Obtenido de <http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1316-
49102008000300005&lng=es&nrm=iso>

Sánchez, C. M. (2016). Educación para la cultura de la paz: una aproximación 
psicopedagógica.: Vol. Bogotá, Colombia: USTA.USTA.

Torres, C. (2004). Torres, Carlos Educación, Poder y Biografía. Diálogos con educadores 
críticos. Siglo XX.

Unzueta, M. S. (2012). El diálogo de saberes como método pedagógico didáctico crítico 
reflexivo transformador. Revista Integra Educativa, V (3), 171-203, V(3), 171–203.

Obtenido de http://www.scielo.org.bo/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1997-
40432012000300009&lng=es&tlng=es.

Vygotski, L. (1985). Interacción entre enseñanza y desarrollo. Ciudad de la Habana: 
Pueblo y Educación.

HACIA UNA DIDÁCTICA DEL DIÁLOGO SOSTENIDA EN LOS PRINCIPIOS DE LA CULTURA DE PAZ

Fecha de recepción: 27 de octubre de 2025
Fecha de aceptación: 28 de noviembre de 2025


